
CONHECIMENTO  &
CIDADANIA

R E V I S T A I S S N  2 7 6 4 - 3 8 6 7

V O L .  V  |  N º  6 1  -  D E Z E M B R O  2 0 2 5

A IMAGINAÇÃO DA
CIVILIZAÇÃO

A IMAGINAÇÃO DA
CIVILIZAÇÃO



Leandro

Costa

EDITORIAL

Canal whatsapp Revista Conhecimento & Cidadania

 EDITOR-CHEFE

S e r v i d o r  p ú b l i c o ,  

 p r o f e s s o r  d e  D i r e i t o ,

i d e a l i z a d o r  d o  p r o j e t o

D i r e i t o  n a s  E s c o l a s ,  a u t o r

d o  l i v r o :  D i r e i t o  n a s  E s c o l a s

e  D i r e t o r  n a  A s s o c i a ç ã o

B r a s i l e i r a  d e  J u r i s t a s

C o n s e r v a d o r e s .

w w w . l e a n d r o c o n s e r v a d o r r j . c o m  

Revista Conhecimento &
Cidadania

Vol.  V – Nº 61
Dezembro de 2025
Rio de Janeiro – RJ

Menezes Costa

 CNPJ 28.814.886/0001-26
ISSN 2764-3867

Leandro Costa – Editor-Chefe
Munique Costa – Designer de capa
Pedro Costa – Editor Auxiliar

Produção e Designer
Leandro Costa 
Munique Costa

Redação
Leandro Costa
Munique Costa
Pedro Costa

Colunistas
Danielly Jesus
Edson Araujo
Juliette Oliveira
Leandro Costa
Mauricio Motta

O conteúdo desta edição foi produzido por voluntários que

autorizaram a publicação de seus trabalhos, não sendo

remunerados, sendo-lhes garantida a menção de autoria.

revistaconhecimentocidadania@gmail.com

@revistaconhecimentocidadania

@revistaconhecimentocidadania

@RevConhecimento

A Revista Conhecimento & Cidadania foi criada por uma família e

amigos com o propósito de levar compreensão dos acontecimentos

atuais e históricos ao maior número de pessoas possíveis. E

exatamente por isso ela é totalmente gratuita e digital.

@conhecimentocidadania

Vaquinha online

www.revistaconhecimentoecidadania.com

https://www.vakinha.com.br/4961006
https://leandroconservadorrj.com/
https://leandroconservadorrj.com/
https://www.vakinha.com.br/4961006


COLUNISTAS

LEANDRO COSTA
Servidor público, advogado
impedido, professor de Direito,
Diretor Acadêmico do projeto
Direito nas Escolas e editor-
chefe da Revista Conhecimento
& Cidadania..

R
evista C

onhecim
ento &

 C
idadania

DANIELLY JESUS
Jornalista (DRT), YouTuber,
podcaster (Cafe com Dani no
Spotfy), escrevo para os sites
Mundo Conservador e PHVox,
sou radialista na web rádio Atroz
FM.

MAURICIO MOTTA
Professor licenciado em História
Pós-graduado em História do
Brasil.

JULIETTE OLIVEIRA
Teóloga, filósofa e engenheira

EDSON ARAUJO
Palestrante, estudante de
filosofia e teologia.



Financiamento coletivo

Precisamos de você, leitor

Nosso esforço central é despertar as pessoas, com textos que estimulam a reflexão, aguçam a

vontade de adquirir mais conhecimento e naturalmente enxergar a verdade.

Um mundo melhor é o que queremos, mas para que isso aconteça precisamos despertar,

fazer a nossa parte, assim buscamos resgatar a cidadania através de conteúdo.

Sua doação permitirá:

 Manter a plataforma do site;

 Manter a revista digital gratuita;

 Edições de vídeos mais profissionais;

Clique         aqui   e faça sua doação e também ajude compartilhando o 

link: https://www.vakinha.com.br/4961006.

Caso não queira se cadastrar na plataforma da Vakinha online, doe 

qualquer valor para a Chave PIX: 28.814.886/0001-26.

Agradecemos seu apoio, 

Editorial



Nota do editor

Chegamos ao fim do ano de dois mil e vinte e cinco da era cristã,  a humanidade enfrenta os

desafios da modernidade e os males que não aprendeu a superar, em meio aos avanços totalitários que nos

remetem ao início do século passado e uma onda de dissonância cognitiva denominada progressismo, os

poucos que ousam erguer suas cabeças em busca da verdade se tornaram alvos de tiranos capazes de

subverter quaisquer regras para impor suas vontades.

As trevas parecem cobrir o mundo, contudo, sabemos que é em meio à escuridão que os pequenos

pontos  de  luz  se  tornam mais  perceptíveis  e  nos  momentos  de  caos  e  penúria  que  surgem aqueles

dispostos  a  lutar  por  um mundo  melhor,  desembainhando  suas  espadas,  os  heróis  de  ontem,  hoje  e

amanhã sempre estarão dispostos a se arriscarem pela verdade e a justiça.

No Brasil e no mundo, muitos se levantam enquanto o mal devora as almas dos mais frágeis e

tolos, e cada um deles tem valor ímpar nesta guerra assimétrica contra a tirania. Gostaríamos de agradecer

a todos que ainda acreditam que a verdade prevalecerá e que a justiça é um valor maior que um mero

conjunto de burocratas que toma decisões ao seu bel prazer,  mas não teríamos páginas o suficiente para

prestar as devidas homenagens, portando, limitar-nos-emos a citar aqueles que colaborara diretamente

com nossas publicações, que, em nome de todos os demais artífices da verdade e da liberdade, serão aqui

mencionados.

A Revista Conhecimento & Cidadania, que nasceu em dezembro do ano de dois mil e vinte e um,

comemora seus quatro anos e dá início ao seu quinto volume consciente de ter apresentado reflexões e

análises aos leitores, ao passo que criava um verdadeiro arcabouço de ideias em seu acervo. 

Aos  que  nos  prestigiaram  lendo  e  ajudando  a  divulgar  nossos  artigos,  nossos  mais  sinceros

agradecimentos, posto que, não haveria esperança sem almas dispostas a absorver aquilo que estamos

dispostos a entregar, portanto, são vocês os verdadeiros responsáveis por nossa existência.

Aos nossos colaboradores voluntários, a alma da Revista Conhecimento & Cidadania, indivíduos

dispostos a doar aquilo que nos é mais caro, sabedoria, a todos. Vocês são os soldados dos quais qualquer

um teria orgulho de ombrear em uma batalha, pois nunca fraquejaram, nunca olharam para si, sempre

prontos a enfrentar cada nova barreira e dar um passo adiante. 

Não foi o acaso que uniu os articulistas da Revista Conhecimento & Cidadania, mas o fato de

todos estarem imbuídos de um dever comum, o de trazer a luz aos que estão na caverna e convidar aos

que enxergam além das trevas a enfrentar o perigo para resgatar as almas de nossos irmãos em Cristo.

Agradecemos  a  Deus,  pois  nada  sem sua permissão  é  possível  e  toda  inspiração vem de  sua

nascente, que sua benção alcance toda a humanidade e que sua luz nos guia para suportar o mal.

https://www.revistaconhecimentoecidadania.com/


Em nome da Revista Conhecimento & Cidadania parabenizamos todos os guerreiros que lutam

pela  liberdade  e  pela  verdade em todo o mundo,  na pessoa daqueles  que fizeram de nossa humilde

Revista, motivo de orgulho.

Aos nossos amigos:

Agripino Alexandre dos Santos Filho 

Alexandre Meinberg Ceroy

Alexandre Mussoi Moreira

Dahiana Moraes 

Danielly Jesus

Edson Araujo

Emmanuel Duarte

Erika Figueiredo

Hélio Lima 

Juliette Oliveira

Maria Cecília Carnaúba

Marlon da Costa 

Mauricio Motta

Munique Costa 

Neto Curvina

Patrício Eduardo Dias

Pedro Costa

Públio Caio Bessa Cyrino

Ruben Rodriguez

Sara Mendes 

Obrigado por tudo que fizeram até aqui e que Deus abençoe a nossa jornada!

Leandro dos Santos Costa

Editor-chefe da Revista Conhecimento & Cidadania

 



Leandro Costa

A imaginação da civilização

No clássico filme Tubarão, o xerife de uma pequena cidade costeira, que dependia do turismo

como fonte de renda, arrisca sua carreira ao desafiar o prefeito local e a própria vida ao se lançar ao mar

em busca de uma criatura fascinantemente perigosa. Lutando conta a ambição política ao passo que tenta

capturar um dos mais temidos predadores existentes, mas seu dever para com aqueles que, eventualmente,

encontrariam a morte nas presas da fera marinha o motivou a assumir todos os riscos e tentar destruí-la.

O filme trata de um conflito homem versus fera, mas tal conflito poderia ser suprimido se o xerife

ignorasse o risco e aceitasse que algumas vidas perdidas poderiam ser suportadas em nome do sucesso do

evento que trazia turistas, e com eles lucro, à sua cidade. Todavia, não haveria qualquer o valor moral em

um homem que vendo o mal, no caso do filme representado pelo predador, espreitar seus semelhantes e

simplesmente se omitisse para se manter em uma posição confortável. O protagonista da trama vai além,

pois não se limita a enfrentar a autoridade política, mas coloca sua vida em risco para abater o temível

tubarão, evidenciando seu heroísmo.

A inspiração da clássica obra de ficção nos aponta para o fato de que um herói é, sobretudo, aquele

que se dispõe a enfrentar o mal, ainda que seja muito mais forte, como um tubarão é para o homem, por

seu dever de salvar aqueles que, por justiça, não merecem um destino trágico que pode ser evitado, ainda

que tal ação custe-lhe a vida.

7



Leandro Costa
Quando Frodo Bolseiro deixa o conforto do Condado, em O Senhor dos Anéis, A Sociedade do

Anel, sua motivação é atender a súplica do mago Gandalf para que leve o objeto maligno ao reino élfico

de Valfenda, mas o que realmente move o pequeno hobbit é a noção, em um primeiro momento pouco

evidente,  que os  demais  habitantes  do Condado pagariam um preço muito alto  quando as hordas de

Mordor cruzassem as fronteiras daquele pacífico lugar. Frodo sabia que seus pares, simplórios e gentis,

não mereciam o nefasto destino de confrontar as lâminas dos nasguls e seus seguidores, por isso, seguiu

as orientações do velho mago e seguiu em sua perigosa empreitada.

Em Valfenda, ao perceber que portar o maligno anel até as terras do inimigo seria uma missão da

qual poderia não voltar, o jovem pequenino reflete sobre a necessidade de combater o mal e acaba por se

voluntariar  a  cumprir  tão  árdua  missão,  encorajando  seu  amigo,  primos  e  outros  heróis  a  o

acompanharem, mesmo sabendo que se tratava de uma jornada à terras malignas e que provavelmente não

sobreviveriam, formando assim a Sociedade do Anel.

Há um ponto em que Frodo decide continuar, apesar de sua ter experimentado provações extremas,

perdendo o membro mais  celebre  da sociedade,  o mago Gandalf  nas entranhas  de Mória,  é quando

Galadriel,  a feiticeira e rainha élfica, lhe dá a oportunidade de espiar um possível futuro e a hipótese

exposta a Frodo é um futuro no qual as hordas do Senhor de Mordor finalmente chegam ao seu amado

Condado. Naquele momento, o jovem hobbit percebe que sua jornada não é apenas sobre si, mas uma luta

por aqueles com quem se importa.

No clássico da literatura Senhor dos Anéis, que posteriormente se estabeleceu nos cinemas, bem

como no filme Tubarão, os protagonistas enfrentam criaturas perigosas com as quais não podem negociar,

mas,  em  razão  da  defesa  de  inocentes,  estão  dispostos  a  entregarem  suas  vidas  para  derrotá-las.

Entretanto, há outras obras icônicas que apresentam protagonistas cuja jornada se dá em razão de outro

motivador, como na Odisseia de Homero, na qual o protagonista,  após a vitória dos reinos da Grécia

sobre Tróia, acaba desafiando o deus dos mares e se vê passando por tormentas imposta pela referida

divindade.

Ulisses, ou Odisseu, não busca a salvação de seus pares ou da humanidade, tampouco destruir uma

fera indomável para proteger os inocentes, sua jornada tem como objeto central voltar à Ítaca, seu reino, e

para o seio de sua família, em especial, sua amada esposa Penélope. A força que move o protagonista o

impede  de  desistir  mesmo  diante  de  bestas  mitológicas  como  Cila  e  Caríbdis,  e  ainda,  resistir  aos

encantos da feiticeira Circe.

A  dramaturgia,  desde  a  antiguidade,  se  presta  ao  fortalecimento  da  cultura  de  um  povo  ou

civilização  como  um  todo,  retratando  de  forma  lúdica  ou  sugerindo  hipóteses  que  poderiam  ser

experimentadas, seja como promoção de uma ideia ou alerta para um risco. É evidente que a ficção pode

8



Leandro Costa
tratar de temas reais sem que para tal seja um documentário ou obra baseada ou inspirada em uma história

real,  posto  que,  um autor  poderia  criar  uma narrativa  sem relação  direta  com a  realidade,  mas  que

transmite valores aplicáveis, podendo trazer uma reflexão, uma promoção ou um alerta.

Documentários, em regra, tentam representar a realidade como ocorrera, podendo ser enviesados

conforme o ímpeto de seus produtores, todavia, ao lançar mão de uma produção que se apresenta de tal

forma, será necessário observar três fatores, posto que, um documentário depende de uma pesquisa que

possa  embasar  sua  narrativa,  poderá  ser  confrontado  e  seus  produtores  devem  gozar  de  certa

credibilidade. Não são raros os documentários desmentidos por encobrirem, distorcerem ou ignorarem

estudos e relatos acerca de determinado tema, como podemos citar a tentativa do Canal Nostalgia, no

YouTube, de documentar a Guerra da Coréia, desmontado pelo Historiador Tiago Braga.

A falta  de confiabilidade  em relação  aos  responsáveis  por  produções  de  tal  natureza  também

colocará em dúvida o teor da obre, pois não seria lógico acreditar em um documentário político elaborado

pela BBC depois do escândalo recente no que tange a divulgação distorcida de falas do Presidente dos

Estados Unidos da América Donald Trump.

A ficção, por outro lado, pode discutir um tema com maior liberdade, haja vista que, o autor não se

verifica aprisionado aos fatos, podendo propor ou hipótese ou advertir sobre temores que guarda em seu

íntimo,  externalizando  tais  premissas  em  situações  que  não  dependem  de  confirmação,  logo,  suas

divagações não estão sujeitas ao escrutínio da realidade, fazendo-se necessária a quebra de um limite para

a aceitação da obra por parte de seu destinatário, a chamada suspensão da descrença.

Quando se trata de uma obra baseada em fatos reais, o autor pode se permitir alterar pontos não

determinantes da trama para que sua narrativa fique mais agradável ou de melhor compreensão e, no caso

da inspiração em fatos reais, tal liberdade torna-se ainda maior.

Na ficção sem correlação direta com a realidade, o autor pode avançar e instigar o receptor para

que haja maior suspensão da descrença, se permitindo trazer hipóteses as quais não seriam assimiladas em

se  tratando  da  realidade.  Não  por  acaso,  George  Orwell  nos  levou  a  imaginar  uma  fazenda  sob  a

administração  de  animais  que,  após  uma verdadeira  Revolução  dos  Bichos,  assumiram o  controle  e

estabeleceram um regime  que  transformou  a  Fazenda  dos  Animais  em uma verdadeira  ditadura.  Os

porcos, que representavam a elite revolucionária, controlavam os demais animais e estabeleceram regras

das quais eles mesmos não estavam sujeitos.

O conto de Orwell  poderia ser um documentário sobre qualquer país comunista,  mas a forma

lúdica como o autor introduziu os animais e os organizou em sociedade fez com que a imaginação do

leitor pudesse alçar patamares mais elevados, trazendo um alerta e propondo uma bela reflexão sobre um

9

https://www.youtube.com/watch?v=u-u8_EgMoDk&t=4703s


Leandro Costa
tema sem se direcionar a pessoas específicas, pois trazia comportamentos humanos transplantados para

aquelas criaturas, como o mal que se apresentou na forma de um tubarão ou do Senhor de Mordor.

A literatura nos trouxe hipóteses para reflexão que ajudaram a fortalecer valores que já nos eram

caros, além de nos permitir ver o mundo por prismas que jamais poderíamos experimentar, transportando-

nos para lugares e situações, para que pudéssemos avaliar riscos, sentir emoções e fazer julgamentos de

algo não vivido na realidade, mas em nossas imaginações. O apego às tramas e personagens surge da

capacidade humana de identificar outrem, gerando empatia, tão somente pelas narrativas que o cercam,

ainda que não exista contato real.

Algumas histórias se tornam parte integrante de uma sociedade ajudando a ligar até mesmo povos,

a Odisseia é um grande exemplo, pois sua influência pode ser sentida em toda a civilização ocidental e

quiçá  mundial,  assim  como  os  contos  de  Beowulf  e  dos  Cavaleiros  da  Távola  Redonda  foram

fundamentais para a consolidação da sociedade inglesa, que se fortaleceu com obras como as de Willian

Shakespeare, John Ronald Reuel Tolkien (em que pese sua origem sul-africana) e, na contemporaneidade,

Joanne Rowling.

O Brasil também teve figuras memoráveis, mas não os enumeraremos por dois simples motivos,

deixar de mencionar algum, o que seria enorme injustiça, ou pior, pela constatação de que a literatura da

nossa sociedade aparenta certa vacância de estrelas, nos levando a triste constatação de que o cenário

cultural brasileiro submerge gradualmente, em que pese, sempre haverá esperança de que surgirão figuras

aptas a resgatar tão degradado espaço.

Na formação do imaginário de um povo a dramaturgia sempre esteve presente, de contos passados

por gerações de forma não escrita à cultura pop, a mitologia, e não nos restringimos ao divino, faz parte

da vivência de um indivíduo, de uma sociedade e até mesmo uma civilização. Figuras como Dante, da

obra o Inferno de Dante, que não viajou de fato pelo submundo, tornaram-se tão influentes que são quase

confundidos com figuras históricas reais.

Se a Santa Joana D’Arc, os imperadores Marco Aurélio, Júlio César e Constantino, os navegantes

Cristóvão Colombo, Vasco da Gama e Pedro Alvares Cabral, déspotas como Adolf Hitler, Joseph Stalin,

Mao Tsé-Tung, marcaram a história como personalidades reais, não há como descartar a participação de

personagens fictícios como Ulisses, Jasão, Robbin Hood, Dom Quixote, Hamlet, Raskólnikov, Sherlock

Homes, Frodo Bolseiro e, no cenário atual, Bruce Wayne, Peter Parker e Anakin Skywalker, como figuras

tão  proeminentes  que  são  comumente  citados  como  pessoas,  reais  ou  não,  as  quase  todos  que  os

conhecem por razões culturais, em que pese os três últimos personagens fictícios, da contemporaneidade,

sejam mais conhecidos por seus alter egos, respectivamente, Batman, Homen-aranha e Darth Vader.

10



Leandro Costa
As obras que se tornaram parte da cultura ora se confundem com a história de um determinado

povo, pois sua narrativa está tão intimamente ligada ao imaginário popular que, por vezes, os menos

atentos acreditam se tratarem de ocorrências reais e que seus personagens, de fato, existiam, restando

evidente um fator que pode explicar o apego ao imaginário, justificando o motivo de fãs de determinada

obra ou figura fictícia se incomodarem sobremaneira quando as veem vilipendiadas.

Por mais que o Rei Arthur não tenha sua existência confirmada, não há como negar que um inglês

genuíno se sentiria incomodado com a destruição de traços fundamentais de tão icônica figura, o mesmo

valeria  para  Héracles  e  tantos  outros,  portanto,  tal  pensamento  aplicar-se-ia  aos  símbolos  da  cultura

contemporânea,  de  forma  que,  resta  evidente  a  irritação  por  uma  parte  dos  admiradores  de  tais

personagens, algo que, longe de ser um devaneio diz muito sobre a preservação da identidade cultural, ou

seja, um jovem que manifesta insatisfação ao ver seu super-herói favorito ser vilipendiado, não é um

imaturo buscando uma causa, mas alguém que sabe que aquele personagem, ainda que ficto, serve como

parte da formação cultural da sociedade que conhecera e percebe que a degradação de qualquer fração

seve a intenta de corroer o todo.

Ao se apropriarem das figuras cultuadas  no cenário pop, os revolucionário pretendem moldar,

artificialmente, as futuras gerações, influenciando-as para que tenham exemplos adequados a sua doentia

ideologia,  algo que os fez deformar personagens para que se dobrassem às suas pautas,  subvertendo

valores antes indispensáveis, movimento que gerou uma reação em sentido contrário, posto que, aos que

viram seus mitos sendo vilipendiados restou anunciar a revolta, pedir por mudança e, em último caso, se

insurgir contra a tomada do espaço pelos asseclas dos líderes revolucionários.

Ainda  é  preciso  discorrer  sobre  os  métodos  de  ocupação  de  espaços,  uma  vez  que,  os

revolucionários assumiram tal compromisso de tal forme que admitiram até perdas consideráveis para

promover sua ideologia e por qual motivo não criaram suas próprias tramas e personagens, bem como, se

há  meio  para  impedir  o  avanço  e,  principalmente,  disputar  o  espaço  cultural  no  qual  o  chamado

progressismo tornara-se quase hegemônico.

Por  fim,  serve-nos  de  alento  o  fato  de  que  a  natureza  revolucionária,  em razão de  sua  visão

relativista,  é  desconectada  da  realidade  e  desprovida  de  valores  morais,  portanto,  suas  obras  mais

incisivas, ou seja, as que propagam sua ideologia de forma mais acentuada,  são incompatíveis com o

senso comum e sofrem a rejeição natural do destinatário.

Basta imaginar uma história na qual o bilionário Bruce Wayne se torna um vilão apenas por ser

rico, que Clark Kent não se importe com seu lado humano em conflito com seu dever de combater o mal e

que Jotaro Kujo deixasse sua mãe morrer doente por não considerar que valeria se sacrificar em uma

jornada  suicida  contra  um  inimigo  extremamente  poderoso  só  para  salvá-la  e  teríamos  narrativas

11



Leandro Costa
desastrosas em que protagonistas estariam mais preocupadas em dar lições de moral vazias em detrimento

de seu dever.

Os valores  doentios  dos revolucionários  os levam a mentir,  negando que impõem sua nefasta

agenda às produções culturais por saberem o quão torpe é sua ação, entretanto, são incapazes de esconder

que não aceitam que haja resistência no campo da dramaturgia. Exigindo que qualquer produção de cunho

diverso de sua ideologia seja atacada e até mesmo impedida de ser realizada, como fizeram com o filme O

Som da Liberdade, com documentário da Brasil Paralelo e, atualmente, com o filme Dark Horse.

Não há como negar a importância da chamada guerra cultural para o espectro revolucionário, tanto

que criaram um séquito próprio para atuar em tal front, grupo que se autodenominou Woke, que em inglês

significa desperto, sugerindo que tais indivíduos estavam acordados para uma realidade mais profunda ou

tinha uma visão mais apurada que o público em geral, nada além de uma reedição do termo iluminismo,

cujos  artífices  alegavam  portar  uma  luz  capaz  de  guiar  a  humanidade,  entrementes,  trouxeram  a

destruição em forma de guilhotina.

O ativismo woke, que de desperto não tem nada, pois é composto por indivíduos que buscam

destaque  se  amoldando  em figuras  perturbadas  e  bizarras  que  pretendem  cativar  atenção  por  serem

dissonantes do geral, mas seguem padrões criados por seus próprios membros ao passo que lutam para

compreenderem  sua  ilusão  de  mundo  volátil  que  acreditam permitir  o  querer  sobrepujar  a  verdade,

avançando suas pautas autofágicas e se afundando cada vez mais na lama de esquizofrenia social, cultural

e jurídica, para tentar obter uma vantagem e impor suas vontades cada vez mais delirantes.

A guerra dos ativistas woke, assim com de todos os revolucionários, não é contra os reacionários,

mas, antes de tudo, contra a realidade.

Leia o artigo: Doce veneno

12

https://www.revistaconhecimentoecidadania.com/single-post/doce-veneno
https://www.revistaconhecimentoecidadania.com/single-post/doce-veneno


Juliette Oliveira

A Preferência pelos Pobres

 Entre o Evangelho, o Magistério e as Máscaras do Nosso Tempo

Quando uma verdade vira slogan

“A Igreja sempre teve preferência pelos pobres.”  

A frase, repetida à exaustão em discursos religiosos, redes sociais e campanhas pastorais, tornou-se

quase um mantra. Em muitos ambientes, funciona como selo de autenticidade moral, como se bastasse

pronunciá-la  para  que a  instituição  — ou o indivíduo — fosse  automaticamente  identificado com o

Evangelho.

Mas  slogans,  quando  repetidos  sem profundidade,  perdem a  força.  Tornam-se  ferramentas  de

autopromoção, não de conversão. E é justamente nesse ponto que a reflexão se torna urgente: quando a

frase deixa de apontar para Cristo e passa a apontar para quem a pronuncia, algo se rompe.

Este artigo revisita o sentido original da “preferência pelos  pobres”,  confronta suas distorções

contemporâneas e recoloca o tema no terreno onde ele nasceu: o Evangelho.

A raiz evangélica da opção pelos pobres

A opção pelos pobres não é invenção moderna. Ela nasce da própria vida de Jesus: um homem que

veio ao mundo em Belém, cresceu em Nazaré — uma vila periférica — e viveu em uma família humilde.

13



Juliette Oliveira
José era carpinteiro, profissão digna, mas simples. A oferta feita no templo após o nascimento de Jesus foi

de duas rolinhas, a oferta dos pobres segundo a Lei.

A proximidade  de  Jesus  com os  pobres  não  foi  estratégia,  mas  consequência  natural  de  sua

encarnação.  Ele  tocou os  excluídos,  curou os  doentes,  acolheu os  marginalizados e  proclamou bem-

aventurados os pobres.

Mas é preciso dizer com clareza: preferência pelos pobres não significa preferir a pobreza.

O Evangelho não romantiza a miséria. Abraçar o pobre não é abraçar a pobreza. Quem ama de

verdade deseja que o outro cresça, prospere, tenha dignidade. A opção pelos pobres é libertadora, não

fatalista. Ela não mantém ninguém na escassez; ao contrário, busca superá-la.

Quando a preferência vira palco e máscara

A vitrine da bondade

Há um fenômeno crescente no ambiente religioso: pessoas que usam os pobres como vitrine moral.

É o discurso do “olhem como sou bom, escolho os pobres”, enquanto a vida cotidiana é marcada por

autopromoção, vaidade espiritual e necessidade constante de aparecer.

A caridade vira conteúdo.  

O pobre vira cenário.  

A causa vira maquiagem.

Em vez de conversão, performance.  

Em vez de testemunho, marketing.

E, muitas vezes, essa encenação serve para esconder um passado que a pessoa não quer enfrentar.

O pobre vira biombo moral, como se a proximidade com ele apagasse automaticamente erros, vícios ou

incoerências.

A militância travestida de pastoral

Outro desvio frequente é transformar o altar em palanque.  

O ambão vira tribuna.  

A homilia vira comício.  

A liturgia vira espaço de disputa ideológica.

14



Juliette Oliveira
Não se trata de negar que a fé tenha implicações sociais — ela tem, e profundas. Mas há diferença

entre anunciar o Evangelho e instrumentalizá-lo. Entre formar consciências e manipular emoções. Entre

denunciar injustiças e promover partidos.

Quando a “preferência pelos pobres” é usada como senha ideológica, ela deixa de ser evangélica e

passa a ser partidária.

A hipocrisia que corrói por dentro

A hipocrisia sacerdotal não está na fragilidade humana — todos somos frágeis —, mas no uso do

Evangelho como máscara. Ela aparece quando:

- se prega simplicidade, mas se vive com privilégios  

- se condena a ganância alheia, mas se busca prestígio  

- se fala de justiça, mas se pratica abuso de poder  

- se denuncia estruturas externas, mas se ignora as internas  

- se usa o pobre como escudo para não encarar a própria história

Quando  isso  acontece,  a  frase  “preferência  pelos  pobres”  deixa  de  ser  verdade  e  se  torna

caricatura.

Fé e política: inseparáveis na pessoa, distintas nos lugares

A palavra “política” vem de polis, que significa “cidade”.  

A polis era o espaço da vida pública, onde os cidadãos decidiam juntos o destino comum.

Ser político, portanto, não é ser partidário.  

É participar da vida da cidade, da sociedade, do bem comum.

Todo ser humano é político.  

Toda escolha — ou omissão — tem impacto social.

Mas há uma distinção essencial:

- na liturgia, o ministro fala em nome da Igreja  

- na sociedade, ele fala como cidadão

Misturar os dois é trair ambos.

Jesus, os pobres e os ricos: uma relação sem maniqueísmos

Jesus nasceu pobre, viveu pobre e anunciou o Reino aos pobres. Mas nunca rejeitou os ricos. Pelo

contrário, teve amigos com posses que foram fundamentais para sua missão:

- José de Arimateia, que ofereceu o túmulo novo  

15



Juliette Oliveira
- Nicodemos, que trouxe perfumes caros para o sepultamento  

- Mulheres que o seguiam, sustentando a missão com seus bens  

- A família de Betânia, que oferecia hospitalidade

Jesus não condena a riqueza em si, mas o apego, a indiferença e a idolatria.  

O problema não é ter bens, mas ser escravo deles.

Comunismo, capitalismo e a visão social da Igreja

A Igreja condena o comunismo histórico por sua negação de Deus, supressão da liberdade e visão

materialista do ser humano. Ao mesmo tempo, alerta contra os excessos do capitalismo, especialmente

quando ele idolatra o lucro, explora o trabalhador e gera desigualdade extrema.

Nenhum dos dois sistemas é “evangélico”.  

Ambos podem ser desumanizantes.  

O Evangelho julga os sistemas, não se submete a eles.

Entre fidelidade e hipocrisia

A frase “a Igreja sempre teve preferência pelos pobres” é verdadeira quando: promove dignidade ,

busca justiça, eleva o pobre (não a sua pobreza), nasce de conversão, não de marketing  e é vivida no

silêncio (não exibida em vitrines).

Mas se torna hipocrisia quando:

- vira slogan  

- vira escudo para militância  

- vira instrumento de vaidade  

- vira máscara para esconder o passado  

- vira arma para atacar irmãos

A verdadeira preferência pelos pobres é libertadora, não ideológica.  

É evangélica, não partidária.  

É humilde, não exibicionista.  

É Cristo, não marketing.

E aqui vai o alerta que não pode ser ignorado:  

Nem todo religioso que fala dos pobres serve a Cristo.  

16



Juliette Oliveira
Nem todo pregador que se emociona no altar está em comunhão com o Evangelho.  

Nem todo líder que se diz profeta é, de fato, porta-voz de Deus.

Há falsos profetas — e alguns estão dentro da Igreja.  

Falam bonito,  gesticulam com paixão,  citam os  pobres  como  escudo,  mas  não  vivem o  que

pregam.  

Usam a fé como disfarce, o altar como palco, e o povo como massa de manobra.

Por isso, é preciso discernimento.  

É preciso coragem.  

É preciso lucidez espiritual.

Porque o Evangelho não é teatro.  

E a caridade não é espetáculo.

Cristo não veio para ser usado.  

Veio para ser seguido.

Neste Natal, que o verdadeiro Jesus esteja presente em nossas vidas!

Leia ao artigo: O   Narcisismo como Fenômeno Social e Pecado Espiritual  

17

https://www.revistaconhecimentoecidadania.com/single-post/o-narcisismo
https://www.revistaconhecimentoecidadania.com/single-post/o-narcisismo


Mauricio Motta

Só mais um bate-papo na sala dos professores

Chegamos ao  final  de  mais  um ano.  Para nós,  professores  que  lutamos em sala  de aula  para

construir um país em que “fascismo” não seja um xingamento vazio e a democracia não seja um conceito

feito de massa de modelar, o fim do período letivo não foi dos mais animadores.

Poucas semanas antes do último conselho de classe de 2025, um decreto do governador Cláudio

Castro — Decreto nº 49.994/2025 —, com validade de três anos, transformou nossos esforços em uma

verdadeira luta de Davi contra Golias, mas sem a funda. Alunos da 1ª e da 2ª série do Ensino Médio

poderão avançar de ano mesmo que tenham sido reprovados em até seis disciplinas, e os da 3ª série têm o

limite de três.

Ainda assim, diante de notícias tão ruins, era necessário comparecer à unidade escolar e cumprir a

sagrada missão do magistério.  Era  para ser  apenas  mais  uma noite  de  aulas  em uma escola pública

qualquer do estado do Rio de Janeiro. Era só mais um momento entre aulas na sala dos professores. Era

mais um bate-papo típico, cheio de quase-nadas para encher o tempo, até que uma colega resmunga sobre

uma consulta médica qualquer e sobre um assunto puxado pelo seu médico. Ele, ao descobrir a profissão

de sua nova paciente,  diz  tentando fazer  graça:  "a  maioria  dos professores são comunistas,  não é?".

Profundamente incomodada, ela aceita o diálogo e prossegue fazendo perguntas que são respondidas pelo

médico, entremeadas por uma receita, um carimbo, um rabisco. Ao narrar o diálogo, ela cita perguntas

aparentemente inocentes, mas carregadas de intenção: 

-  “Onde  existe  socialismo  no  mundo?  Afinal,  até  a  China,  que  é  usada  como  exemplo,  é

capitalista.”

- “O que é mais-valia?”

Segundo  ela,  todas  as  respostas  dadas  pelo  médico  definiam  mais  o  capitalismo  do  que  o

socialismo. Seu ponto mais impactante residia na pergunta sobre a existência ou não do socialismo na

atualidade. À primeira vista, a questão parece perspicaz. No entanto, revela mais sobre a limitação do

18



Mauricio Motta
raciocínio de minha colega de profissão do que sobre a realidade histórica. O que está embutido nesse

questionamento é a ideia capciosa de que, se o socialismo não existe de fato, todos os problemas sociais e

humanos só podem ser  fruto do capitalismo.  Trata-se,  na verdade,  de uma expressão clara  do efeito

Dunning-Kruger:  confiança  exagerada  em  um  entendimento  superficial,  incapaz  de  enxergar  a

complexidade  dos  sistemas econômicos  e  políticos.  Mas  como entender  a  raiz  da  irritação  da  nossa

professora anônima?

O que ocorre de fato, é que hoje não existe nenhum país que seja socialista no sentido puro, como

Marx  descreveu.  Alguns  Estados,  como  China,  Cuba,  Vietnã,  Laos  e  Coreia  do  Norte,  se  dizem

socialistas, mas todos incorporaram elementos capitalistas, em especial a China e o Vietnã. Já países da

Europa  do  Norte  são  capitalistas,  mas  aplicam  políticas  social-democratas,  que  também  vêm  do

socialismo.  Ou  seja:  não  existe  socialismo  puro  em  prática  hoje,  mas  sim  diferentes  misturas  e

interpretações.

Assim como não existe socialismo puro no mundo, também não existe capitalismo puro. Mesmo

os  países  mais  liberais,  como  Estados  Unidos,  Hong  Kong  ou  Cingapura,  mantêm  algum  nível  de

intervenção do Estado, impostos e  políticas sociais.  O capitalismo, na prática,  sempre tem vindo em

versões mistas.

Ao longo da história, com a exceção da extinta URSS, torna-se evidente que nem o socialismo,

nem o capitalismo existem em estado “puro”. Ambos se manifestam historicamente em formas híbridas,

que combinam elementos de mercado e de Estado, de iniciativa privada e de políticas sociais. Reconhecer

isso não é enfraquecer a análise, mas torná-la mais próxima da realidade. Para efeito de comparação, será

necessário baixar a régua ideológica. Ao descer a régua até o nível do que de fato existe, escapa-se tanto

da utopia quanto da caricatura ideológica.

No caso do socialismo, Marx sonhou com a superação das classes e a justa distribuição da riqueza.

Contudo, como sabemos, a produção de riqueza não surge do nada: exige trabalho, conhecimento, capital,

infraestrutura e risco. A ideia de que “se o trabalhador tudo produz, a ele tudo pertence” soa mais como

sofisma do que  como ciência  social.  A prática  socialista,  em seus  experimentos  históricos,  esbarrou

justamente  nesse  ponto:  a  dificuldade  de  alinhar  interesses  coletivos  a  motivações  individuais,

frequentemente recorrendo à coerção estatal para suprir a falha.

O paralelo com o nazismo aparece aqui como algo interessante: ambos os sistemas, em nome de

um suposto bem maior, esmagaram individualidades. O nazismo pela raça, o socialismo pelo Estado. A

consequência foi a mesma: o colapso moral e político. No quesito coerção estatal, a diferença é apenas a

bandeira.

19



Mauricio Motta
Diante dessa realidade, o discurso de muitos defensores do socialismo, assim como minha colega,

vem  mantendo  contornos  de  autoengano.  Ao  dizer  que  “o  verdadeiro  socialismo  nunca  existiu”,  a

professora construiu para si uma mentira piedosa, que lhe permite manter o ideal limpo das manchas

históricas sem precisar assumir os ônus da prática. Vive no capitalismo (ainda que híbrido), respira dele,

beneficia-se  dele,  mas  conserva  para  si  a  ilusão  de  que  pertence  a  um  campo  moral  superior.  É

dissonância  cognitiva,  sim,  mas  também algo  além:  uma  forma  de  virtude  sinalizada,  de  idealismo

inconsequente que custa pouco a quem o proclama.

Pessoas assim não formam um grupo coeso, arriscaria distinguir três perfis de socialistas:

1. Os que sabem o que é o socialismo e querem continuar a se beneficiar dele agora, ou quem sabe

no futuro.

2. Os que acham que sabem o que é o socialismo e esperam um dia se beneficiar.

3. Os que não sabem o que é o socialismo, e não se importam em saber, pois já se beneficiam de

alguma de suas políticas e não querem que este cenário mude.

Nos três casos, a doutrina coletivista se apoia em indivíduos movidos por interesses próprios. O

socialismo, em sua retórica, é coletivo; em sua prática, é um mosaico de motivações pessoais.

E é aqui que se abre a conclusão moral. Mais coerente é o homem ou a mulher que aceita viver no

capitalismo,  com sua  lógica  de  competição,  desigualdade  e  complexidade.  Que  entende  que  a  vida

humana e terrena não é justa, nunca foi ou será, mas que pode no limite de suas forças, aliviar dores

alheias sem a ilusão de ser o redentor do mundo. Que exerce o individualismo sem se tornar egoísta, e que

reconhece a desigualdade como parte inseparável da existência humana. Essa pessoa, consciente de suas

limitações  e  de  sua  liberdade,  é  a  antítese  do  hipócrita:  não  precisa  se  esconder  atrás  de  utopias

inalcançáveis nem de discursos morais que não sustenta na prática.

Em última análise, o socialismo fracassa porque tenta transformar o homem em algo que ele não é:

um ser desprovido de interesses próprios. O capitalismo, por sua vez, funciona porque parte justamente

daquilo que o homem é — competitivo, imperfeito, desigual — mas capaz, ainda assim, de gestos de

humanidade. A professora militante, ao se refugiar na mentira piedosa do “socialismo inexistente”, perde

essa verdade fundamental: não há sistema que nos salve de nós mesmos, mas há a possibilidade de viver

sem hipocrisia.

Esta história é baseada em fatos. Não houve réplica, tréplica ou discussão: apenas o testemunho

daquele relato.  De que adiantaria  retrucar? O ambiente escolar  já  está  demasiado poluído por vieses

ideológicos; haveria mais animosidade e mais perda de energia, sem um fim concreto. Como já dissemos

em outro artigo, nossos maiores problemas não estão resumidos à militância no ambiente escolar, pois

agora temos também um decreto que se soma aos muitos pântanos da educação.

20



Mauricio Motta
Que venha 2026, e quem sabe nossos colegas possam compreender a frase atribuída ao humorista

americano Groucho Marx: “Afinal, você vai acreditar em mim ou nos seus próprios olhos?”.

A todos nós desejamos um ano de 2026 cheio de esperança em dias melhores!

Leia o artigo:   O Estado democrático tropical brasileiro  

21

https://www.revistaconhecimentoecidadania.com/single-post/o-estado-democr%C3%A1tico-tropical-brasileiro
https://www.revistaconhecimentoecidadania.com/single-post/o-estado-democr%C3%A1tico-tropical-brasileiro


Edson Araujo

Uma lâmpada, um terço e uma bíblia contra um exército 

Em 1980 a Polônia era dominada pela política comunista que tomara o país em todas as esferas

criminalizando tudo o que ameaçava o partido.  Qualquer  notícia,  música,  programas de TV e rádio,

jornais, o ensino escolar, as empresas, as conversas familiares e sociais, enfim, absolutamente tudo era

controlado com mão de ferro.

Em meio a toda essa turbulência, algumas pessoas sentiram-se impedidas a fazer algo; não podiam

ficar estáticas a toda aquela crueldade, pois se para eles já estava quase insuportável a situação, o que

seria de seus filhos e netos, pois uma tirania tende a crescer quando alimentada pelo comportamento

passivo de suas vítimas.

Foi então que uma luz brilhou em meio a escuridão; não só uma, mas uma a uma todas as luzes de

Varsóvia brilharam alimentadas pelo desejo de liberdade.

Em uma atitude  heroica um casal  de físicos,  através  de um rádio comunicador  enviaram uma

mensagem que foi o ponto de partida para a mudança que a Polônia tanto precisava.

Escondidos  em seu  apartamento  eles  tinham apenas  8  minutos  para  enviar  uma mensagem e

mostrar que as pessoas não estavam sozinhas  e assim despertar  o desejo de liberdade em todos que

alcançassem, embora não soubessem se daria certo.

Zbigniew e Sophia Romaszewski eram um casal comum, mas com uma coragem incomum.

22



Edson Araujo
Assinada a lei marcial,  eles começaram a ver pessoas sendo presas por crime de opinião, entre

outros  crimes  inventados  pelo  partido,  foi  então  que  tomaram  uma  decisão:  A  verdade  precisa  ser

exposta!

Em  segredo,  do  telhado  de  sua  casa  eles  começaram  e  transmitir  um  sinal  de  rádio  que

denominaram, rádio solidariedade; por ela eles transmitiam notícias “ilegais” que denunciavam todas as

atrocidades que eram cometidas e que jamais se saberia por outro meio de comunicação, pois eram todos

controlados.

A cada semana mudavam de esconderijo para não serem pegos pelo regime eles alimentavam por

8 minutos a esperança do povo polonês.

A reação do regime foi brutal mobilizando toda máquina para apanhar os responsáveis e puni-los

com uma execução pública.

Em uma determinada noite Sophia em um gesto arriscado mandou a seguinte mensagem: “Se você

está nos ouvindo pisque as luzes de sua casa”.

A final eles não sabiam se estavam tendo o sucesso que pretendiam.

Foi então que perceberam o tamanho do movimento que estava acontecendo.

Quando foram para a janela, viram a imagem que mudaria completamente a história daquele país.

Durante horas milhares de luzes piscaram por toda a Varsóvia; o ato ficou conhecido como, as

luzes piscantes de Varsóvia.

O fato chamou atenção do regime, mas também alimentou a chama da liberdade, pois desde então

o povo sabia que não estavam sozinhos.

Por fim, três meses depois, o casal foi finalmente preso, mas algo já havia mudado para sempre

naquele povo.

 Surge  então  o  movimento  solidariedade  que  entre  outros  menores  que  agiam  também  às

escondidas, crescia contra a vontade do regime e já não podiam controlar o movimento, pois o povo agora

era guiado por uma virtude humana e quanto a isso, nada podiam fazer.

Esses movimentos foram responsáveis a partir do movimento Solidariedade, os responsáveis pela

queda do regime comunista na Polônia, que é até hoje um símbolo de liberdade na Europa.

Em 1982 Sophia e Zbigniew foram executados pelo partido, mas o povo já havia despertado.

Vale lembrar que à época o Papa João Paulo II apoiou totalmente o movimento, o que favoreceu a

consolidação do movimento pela liberdade.

Este  texto histórico,  não é  sobre a Polônia,  mas sobre qualquer  povo que queira  resgatar  sua

liberdade (se é que a perderam).

23



Edson Araujo
Seja como for, fica a lição de que o povo, é só o povo pode lutar por si, e depois sim, receber os

apoios que tanto necessitam.

Sophia e Zbigniew, usaram o que tinham e venceram um dos regimes mais tirânicos da história

com, comunhão, fé e sem mera coincidência, uma Bíblia e um terço nas mãos.

Que Deus abençoe nossa jornada!

Um 2026 de “muita luz ” a todos nós.

Leia o artigo: Teofrasto e os caracteres

 

24

https://www.revistaconhecimentoecidadania.com/single-post/teofrasto-e-os-caracteres
https://www.revistaconhecimentoecidadania.com/single-post/teofrasto-e-os-caracteres


Danielly Jesus

Getsêmani

A prensa que nos traz a paz

No silêncio profundo do  Getsêmani, à sombra de oliveiras antigas,  Nosso Senhor  Jesus Cristo

viveu um dos momentos mais densos e reveladores de toda a sua missão. Não havia multidões, não havia

milagres públicos, não havia aplausos. Havia apenas a noite, o peso da decisão e uma oração que ecoa até

hoje no coração de todos que enfrentam escolhas difíceis.

O Getsemani não é apenas um cenário bíblico. Ele é um lugar espiritual, um ponto de encontro

entre  a  fragilidade  humana  e  a  obediência  absoluta  a  Deus.  É  ali  que  Jesus,  plenamente  humano  e

plenamente divino, revela que a fé verdadeira revela a confiança.

Após a Última Ceia, Jesus se retira para o jardim com seus discípulos. Ele sabe o que está por vir.

A traição já está em curso, a prisão se aproxima, a cruz é inevitável. Diferente do que muitos imaginam, o

Senhor Jesus não enfrenta esse momento com frieza ou indiferença. O texto bíblico deixa claro: sua alma

está angustiada, profundamente triste, tomada por um sofrimento interior intenso.

Jesus  sente  o  peso  do  abandono,  o  impacto  da  dor  física  e  espiritual  que  se  aproxima.  No

Getsêmani, Ele conhece o sofrimento humano por dentro.

Enquanto  Ele  ora,  os  discípulos  dormem.  Esse  detalhe,  aparentemente  simples,  carrega  um

simbolismo  poderoso:  nos  momentos  mais  decisivos  da  vida,  muitas  vezes  estamos  sozinhos.  Nem

25



Danielly Jesus
sempre aqueles que amamos conseguem vigiar  conosco. Nem sempre são capazes  de compreender a

profundidade da nossa luta interior.

A oração  de  Jesus  no  Getsemani  é  uma  das  mais  sinceras  e  profundas  de  toda  a  Escritura:

“Pai, se possível, afasta de mim este cálice” (Mateus 26.39).

Mas, a prece não termina no pedido. Ela culmina na entrega:

“Contudo, não se faça a minha vontade, mas a tua.”

Essa frase não é conformismo. É confiança radical. Jesus não diz isso porque não sente dor, mas

porque confia plenamente no Pai. Ele sabe que a vontade de Deus, ainda que dolorosa no presente, produz

vida, redenção e sentido eterno, como está escrito:

“Ele verá o fruto do penoso trabalho de sua alma e ficará satisfeito” (Isaías 53.11)

No Getsêmani, Jesus sacrifica sua vontade humana não por obrigação, mas por amor. Ele escolhe

obedecer  porque  sabe  que  sua  obediência  abrirá  caminho  para  a  salvação  de  muitos.  É  aqui  que

compreendemos que a vontade de Deus não é arbitrária; ela nasce do amor e conduz ao amor.

“Eis aqui estou para fazer, ó Deus, a tua vontade” (Hebreus 10.9b)

O nome Getsêmani significa “lagar de azeite”. No lagar, a azeitona é esmagada para que o azeite

seja extraído. Esse detalhe não é apenas histórico, mas profundamente espiritual.

No jardim, Jesus é pressionado ao máximo. O peso da missão, o sofrimento iminente, a solidão e a

dor se encontram. Mas é justamente nesse esmagamento que se revela a essência do amor divino.

Assim também acontece conosco. Muitas vezes, é nos momentos de maior pressão que nossa fé é

purificada, nossos valores são revelados e nosso caráter é moldado. O Getsêmani nos ensina que Deus

não desperdiça a dor. Ele a transforma.

Todos nós, em algum momento da vida, passamos pelo nosso próprio Getsêmani. São decisões

difíceis, caminhos que exigem renúncia, situações em que a vontade pessoal entra em conflito com aquilo

que sabemos ser correto.

Nesses  momentos,  o  Getsêmani  nos  ensina  que  submeter  a  vontade  a  Deus  não  é  perder

identidade, mas encontrar propósito. A entrega não nos diminui; ela nos alinha com algo maior do que nós

mesmos.

Há uma mudança silenciosa após a oração no Getsêmani. Jesus se levanta fortalecido. A situação

externa não mudou — a prisão ainda acontecerá —, mas algo mudou dentro Dele. A oração não removeu

o cálice, mas trouxe paz para bebê-lo.

Isso nos ensina que a verdadeira paz não vem da ausência de problemas, mas da certeza de que

estamos caminhando dentro da vontade de Deus. Quando entregamos o controle, deixamos de lutar contra

o inevitável e passamos a confiar naquele que conduz todas as coisas.

26



Danielly Jesus
O Getsêmani não é o fim da história. Ele é a porta estreita que conduz à cruz. E a cruz, por sua

vez, não é o ponto final — ela aponta para a ressurreição.

Se Jesus tivesse recuado no Getsêmani, não haveria cruz. Sem cruz, não haveria redenção. E sem

redenção, a esperança estaria perdida. É por isso que esse jardim silencioso se torna um dos lugares mais

decisivos da fé cristã.

O Getsêmani nos lembra que a obediência precede o milagre, que a entrega antecede a vitória e

que, mesmo quando tudo parece escuro, Deus está agindo.

O Getsemani continua acontecendo todos os dias, no íntimo de cada pessoa que decide confiar em

Deus acima dos próprios desejos. Ele nos convida a ajoelhar o coração, a sermos honestos em oração e a

dizer, mesmo com lágrimas: “Pai, seja feita a tua vontade”.

Porque, assim como naquela noite silenciosa, depois do Getsêmani, sempre há ressurreição. Talvez

não do jeito que imaginamos, mas exatamente da forma que precisamos.

Leia o artigo: Minha skin antifeminista

27

https://www.revistaconhecimentoecidadania.com/single-post/minha-skin-antifeminista
https://www.revistaconhecimentoecidadania.com/single-post/minha-skin-antifeminista


Wagner de Souza

IIIº Colóquio Olavo de Carvalho

 O Jardim das Aflições – 30 anos

Das Aflições do PT às Delícias do MASP

Pouco mais de trinta anos atrás, ao deixar o auditório do MASP (Museu de Arte de São Paulo) “em

estado de estupor, sem crer no que acabara de presenciar”, o professor Olavo de Carvalho trazia consigo

o embrião daquilo que em 1995 veria a luz sob o título de “O Jardim das Aflições – De Epicuro à

Ressurreição de César: Ensaio sobre o Materialismo e a Religião Civil”. Assistira, o prof. Olavo de

Carvalho,  como todos  o  sabemos,  à  conferência  de  José  Américo  Motta  Pessanha,  “As Delícias  do

Jardim: a Ética de Epicuro”1. Esta conferência era parte integrante do Ciclo sobre Ética promovido, no

MASP, pela Secretaria Municipal de Cultura de São Paulo, à frente da qual estava, naquele tempo, a

famigerada Marilena Chauí que, em 1988, com Paulo Freire (e, em seguida, Mario Sérgio Cortella), Hélio

1Conforme assinalado em O Jardim das Aflições, o prof. Olavo de Carvalho assistira à conferência de Motta Pessanha em

maio de 1990. Não pudemos, nas coleções de periódicos da hemeroteca digital da Biblioteca Nacional, encontrar referências a

este evento na data apontada por Olavo de Carvalho.

28



Wagner de Souza
Bicudo, Eduardo Jorge, entre outros, compunham o  secretariado  da  vitoriosa  campanha  petista  pela

eleição de Luiza Erundina à prefeitura de São Paulo.

O instante originário em que se fecunda o gérmen de O Jardim das Aflições, portanto, é o que se

segue imediatamente ao do triunfo eleitoral do PT na maior metrópole brasileira e que a consagrará como

laboratório privilegiado no qual se destilará, entre inúmeras outras, aquela toxina de que falava Olavo de

Carvalho e que, inoculada desde as conferências do MASP, se lhe afigurava um “…entorpecente, que

entrava pelos ouvidos da platéia, envenenava os cérebros, movia o eixo dos globos oculares, fazendo ver

tudo diferente do que era, num giro louco da tela do mundo”.

Aquela toxina já se vinha filtrando nas retortas ideológicas do PT desde que o partido fôra

confrontado com o amargo descalabro eleitoral de 1982. Recordemos brevemente o malfadado curso dos

acontecimentos que escarmentaram as pretensões eleitorais do PT e que, provando-o contra a realidade

política do país, culminaram, mais tarde, nas conferências do MASP.

As Eleições  Gerais  para senador,  deputado federal,  e  governador,  em 1982, revelaram que as

aspirações de implantação nacional do PT eram, então, quiméricas. O resultado do pleito terminou com o

fracasso do partido que só pode eleger 8 cadeiras para deputado federal: uma em Minas Gerais, outra no

Rio de Janeiro e 6 em São Paulo (entre os quais estavam Eduardo Suplicy e José Genoíno). Fôra um

resultado melancólico. Este desastre,  ao que parece, e segundo o lemos num esquecido ensaio de

Marilena Chauí, “PT, “Leve e Suave?””2, no qual procura refletir sobre a crise então aberta e sobre os

rumos a seguir, não recebeu da cúpula do partido a atenção que lhe era devida:

“O fracasso eleitoral nacional do PT, em 1982, não chegou a ser efetivamente trabalhado pelo

partido que, lançando-se na Campanha das Diretas-Já, na da Assembléia Nacional Constituinte livre e

soberana  e  na  ajuda  para  a  criação  e  fortalecimento  da  CUT,  limitou-se  a  localizar  alguns  dos

problemas surgidos naquelas eleições”.

Esquivando-se, segundo Chauí, de confrontar as questões internas suscitadas pela derrocada de

1982,  o  PT,  já  em  1985,  viu-se  às  voltas  com  um  novo  desastre,  agora  de  proporções  inda  mais

catastróficas:  nas  Eleições  Municipais  daquele  ano,  o  PT  só  conseguiu  vitória  numa  única  capital,

Fortaleza,  onde Maria  Luíza  Fontenelle  (que fôra admitida  no partido  apenas  cinco meses  antes  das

eleições e dele expulsa em 1987) foi eleita com 34,4% dos votos. Este desastre confrontou o PT com a

perspectiva de sua insignificância política e eventual extinção: “De fato, tanto o mau desempenho de

1982 quanto o isolamento posterior pareciam indicar que o PT tenderia a desaparecer”, ponderava a

Chauí. E, todavia, não desapareceu. Ao contrário, desde o início de 1986, ano de eleições para deputado

federal e senador, vemos por toda parte propalada a notícia desconcertante duma escalada do PT junto à

2E agora PT?, 2ª Ed., org., Emir Sader, Editora Brasiliense, 1986.

29



Wagner de Souza
preferência popular. Em janeiro deste ano, pesquisa conduzida no Distrito Federal pelo Departamento de

Sociologia da UnB, não obstante revelar que 58% dos eleitores sequer soubessem que estavam em face de

iminentes eleições, apontava para um segundo lugar do PT junto ao eleitorado3.

É neste mesmo ano de 1986 que se publica o mencionado volume de ensaios “E agora PT?,

espécie de exame de consciência da vanguarda intelectual do partido em face da crise experimentada e

das perspectivas abertas para o futuro. Em face duma e de outra, crise e expectativas, mas também diante

da iminência das eleições daquele ano, Chauí pretende estabelecer o PT numa posição política que, dum

eventual partido em disputa pela simples alternância do poder, o converteria numa organização suscetível

de encarnar uma alternativa de poder, em relação ao qual as eleições deixariam de ser a “rotina para o

rodízio de cargos no interior do Estado” para converter-se em titulação periódica duma nova “forma de

existência social que redefine a própria idéia do poder e a do socialismo”. E, para tanto, lança o convite a

uma reflexão que, acolhendo o fracasso da luta armada, a resgata às mãos da crítica liberal ou de direita,

para denunciar-lhe como fonte desde a qual, neurotizada, a própria esquerda esquiva-se ao dever dum

exame honesto de suas pretensões sociais,  políticas e culturais.  Segundo Marilena Chauí, era forçoso

reconhecê-lo,  naquela altura,  estas pretensões eram tão despóticas  e  intransigentes  quanto as de seus

adversários.

“Autoritárias,  dogmáticas e  historicamente irresponsáveis,  as esquerdas (com raras exceções)

nada mais fizeram do que desservir a si próprias, à democracia e à possibilidade do socialismo. Seja por

omissão, seja por cegueira e por servidão voluntária, a maior parte das esquerdas brasileiras (e não só

elas) recusa admitir a existência gritante do fenômeno totalitário”

Chauí conclui que esta incapacidade da esquerda de confessar seu próprio autoritarismo decorre

mesmo de suas premissas teóricas, as famigeradas “leis objetivas do desenvolvimento histórico”, pelas

quais  o  triunfo  do  socialismo  decorre  inelutavelmente  do  desenvolvimento  do  capitalismo,  e  cujo

conhecimento concede-lhes a custódia indisputável do destino histórico das massas. Daí decorre também,

segundo Chauí, a recusa mesma da democracia.

Com efeito,  Chauí  define  a  democracia  como resultado  dos  conflitos  inerentes  à  vida  sócio-

política,  como efeito  duma atividade  social  litigiosa  que  tem em si  mesma seu fundamento e duma

reflexão que dela decorre imediatamente, sempre em benefício duma ampliação crescente dos direitos e

liberdades civis contra a permanente ameaça do autoritarismo. Vale observar, entretanto, que os conflitos

que ordenam a vida social e política mencionados pela autora são precisamente sinônimos das lutas de

classes, no mais dogmático sentido da expressão.

Assim definida, a democracia nem pode ser vista como efeito ou expressão política do liberalismo

3Correio Brasiliense (DF), 12 jan. 1986, p. 4; ibidem, 13 jan. 1986, p. 14

30



Wagner de Souza
burguês,  contra  o  qual  freqüentemente  se  insurge,  nem  como  conseqüência  efêmera  ou  produto

descartável  do socialismo,  cujo destino culmina na ditadura  do proletariado.  Para ambos,  liberalismo

burguês e socialismo, a democracia, na definição de Chauí, aparece sempre como pedra de tropeço e,

portanto, como subterfúgio para medidas autoritárias que, no primeiro caso, ora dá lugar à repressão, ora

ao assistencialismo que o Estado monopoliza em prejuízo da própria burguesia; e, no segundo, ao Terror

e à burocracia iluminada e omnipotente, que, no Partido, se carteliza em prejuízo do próprio “povo”.

Confrontadas, então, com o problema deste crescente autoritarismo estatal, às esquerdas, segundo

Chauí,  se quisessem ultrapassar  a crítica  burguesa,  incumbia o dever  de especular,  em seus próprios

termos, não só a origem do totalitarismo, mas também a gênese duma forma social suscetível de preservar

as promessas socialistas sem recair nas tentações totalitárias. E na análise das determinações do fenômeno

totalitário, Marilena Chauí lista pelo menos dez aspectos que devem ser elucidados em vista do papel que

os partidos de esquerda, em geral, e o PT, em particular, podem cumprir rumo à consolidação duma

alternativa de poder colocada acima de sua mera alternância. E estes dez aspectos,  devidamente

iluminados por uma nova lucidez crítica, inevitavelmente haviam de revelar: que o contorno místico e

totêmico do Estado totalitário repousa numa visão sectária daquilo que constitui um partido político, e

que, na sacralização duma burocracia omnisciente, o converte no alicerce duma tirania anunciada, ou ao

menos entrevista;  e,  depois,  que o fenômeno totalitário,  embora não possa de todo ser dissociado da

coletivização  da  economia,  consiste  na  súbita  ou  paulatina  supressão  daquilo  que  Marilena  Chauí

denomina “mediações diferenciadoras entre economia, sociedade, lei, saber e poder” em benefício da

liturgia que celebra a transcendência social e política do Estado em qualquer de suas versões, o caudilho,

o comissário, o partido ou o indivíduo.

Elucidadas  estas  questões,  a  distinção  entre  sua  crítica  liberal,  de  um  lado,  e  sua  análise

verdadeiramente socialista, de outro, se impõe: ao passo que para a primeira o fenômeno totalitário,

segundo Marilena Chauí, provém necessariamente da “cidadania sócio- política dos trabalhadores”, para

a segunda, ela não pode resultar senão de sua supressão, isto é, da abolição completa ou parcial desta

mesma cidadania. Esta cidadania é concebida por Chauí em termos do “direto de interferir, participar e

decidir livremente sobre a economia, a política, a cultura e as leis”, em termos do que a autora chama

“socialização do poder”.

Chauí conclui que a crítica liberal ao totalitarismo é essencialmente falaciosa, porquanto pretende

que  os  regimes  autoritários  decorram  imediatamente  do  ingresso  dos  trabalhadores  na  vida  política

quando, em verdade, e ela o diz,  resulta da ação das vanguardas e das burocracias partidárias e, não

raramente, da luta armada; mas também porque em sua crítica ao socialismo confunde-o com aquilo que

denomina modelo bolchevique. E é precisamente da imagem deformante que daí decorre que as esquerdas

31



Wagner de Souza
devem livrar-se. E, para tanto, devem, por um lado, conceber o próprio socialismo para além da visão

clássica  que  dele  faz  a  resultante  inelutável  das  contradições  do  próprio  capitalismo  e,  por  outro,

emancipá-lo, de uma vez por todas, da ação política da vanguarda revolucionária.

Era, pois, em face desse dever de reflexão que, segundo Marilena Chauí, em 1986, estava colocado

o PT, em particular, e as esquerdas nacionais, em geral.

Ao  PT,  portanto,  cabia  deslindar,  apartar  um  do  outro,  o  conceito  de  “cidadania  dos

trabalhadores” e o de totalitarismo; ao mesmo tempo, cabia-lhe traçar definitivamente uma clara linha de

demarcação entre sua visão do socialismo e o dogmatismo das vanguardas revolucionárias das quais era

prudente se afastar. Deslindada uma e traçada a outra, o PT, segundo Marilena Chauí, estaria, enfim, em

condições de promover um triplo  debate:  com as  demais  esquerdas  nacionais  no  âmago  mesmo do

partido, com aquelas fora dele e, a partir de ambos, com a opinião pública. Os dois primeiros debates

visavam a atenuar ou eliminar, por um lado, todo o risco de cisões e dissenções e, por outro, o perigo que

então  assombrava a  esquerda internacional,  o  dos  expurgos purificadores  da ortodoxia comunista. O

debate com a opinião pública pretendia elevar à categoria de valor certos pressupostos continuamente

ameaçados de ambos os lados do espectro político contemporâneo: a submissão à lei enquanto expressão

da ampla participação popular em sua elaboração; a garantia contra toda e qualquer espécie de tirania; o

reconhecimento da distinção e da reciprocidade dos distintos planos da vida social (político, econômico,

cultural, jurídico, etc.) cuja dinâmica e equilíbrio obedece, segundo Chauí, à distância relativa entre as

regras efetivamente em curso e as regras possíveis, ou como diz a autora, “a criação de novos direitos e

novas liberdades”; e, por fim, no seio do próprio socialismo, a necessária diferenciação entre o Estado e a

sociedade, obtida pela multiplicação de modalidades de participação, debate, colaboração na vida política,

cultural e social.

A PT, enfim, cabia revelar os termos dum debate não sobre as “estratégias do poder”, pelas quais

este  simplesmente  transita  entre  as  várias  mãos  que  o  disputam  e  que,  não  raro, desemboca no

totalitarismo, mas sobre a natureza mesma do poder, que jamais deve ser confinado ou confundido com

sua encarnação histórica no Estado Moderno. E, então, Chauí nos oferece uma das suas definições do

poder para uso nos debates futuros da intelligentsia petista:

“O poder é a maneira contraditória pela qual sociedades internamente divididas em classes (cuja

origem  não  é  apenas  econômica)  procuram  definir  para  si  mesmas polos de generalidade e de

universalidade, as lutas internas definindo e determinando o possível e o impossível, o contingente e o

necessário, o justo e o injusto, o legal e o ilegal, o legítimo e o ilegítimo, o proibido e o permitido, as

relações com o tempo, com o visível e o invisível, o sagrado e o profano, a tirania e a liberdade”

É em torno desta perspectiva quanto ao poder que o PT devia formular-se a seguinte pergunta:

32



Wagner de Souza
“Se  a  democracia  não  é  deduzida  automaticamente  do  liberalismo  e  se  o  socialismo  não  é

deduzido automaticamente do capitalismo, o que há na democracia que somente nela, por ela e com ela,

o socialismo se torna pensável e possível porque o poder não se confunde apenas com o exercício da

dominação?”

A resposta a esta pergunta terminou por conquistar um contorno mais elaborado, embora não

isento de paradoxos, cerca de 5 anos depois, precisamente nas Conferências do MASP, a que assistiu o

prof. Olavo de Carvalho e que fecundaram O Jardim das Aflições. E, todavia, estas conferências eram a

culminação duma iniciativa cujos precedentes remotos podem ser ainda rastreados, e que têm no itinerário

intelectual e na atividade militante de Adauto Novaes seu principal corifeu.

Sem pretensão alguma de ser exaustivo, resumamos brevemente alguns destes precedentes.

Novaes, desde 1978 à frente do Núcleo de Estudos e Pesquisas da Funarte (Fundação Nacional de

Artes), ao tempo que era também diretor da sucursal carioca do semanário radical “Em Tempo”, já em

dezembro de 1979 publicava o volume “Anos 70 – Música Popular, Literatura e Teatro”, que reunia 19

ensaios,  de distintas  personalidades  intelectuais  e  artísticas,  dedicados aquilo que Novaes denominou

“primeiro processo de reflexão sobre a cultura da década de 70 no Brasil”. Era seu début na senda que o

levaria até as Conferências do MASP.

Formulando, à sua maneira e num vocabulário homogêneo ao de Marilena Chauí, o método de

trabalho empregado no “processo de reflexão” que dirigiu os ensaios de “Anos 70”, Novaes toma como

ponto de partida o reconhecimento de que o empreendimento mesmo padecia duma contradição interna:

debruçava-se sobre um objeto, a cultura da década de 1970, nascido sob o signo “dos limites políticos

duma tempestade que continua a inundar consciências e práticas”.

Aqueles limites políticos fazem referência, óbvio, ao Golpe Militar e à censura que dele decorre,

ou, nas palavras de Chauí, à sombra do autoritarismo, ao passo que a mencionada “tempestade” se refere,

naturalmente, ao movimento contracultural por ela desencadeado. Donde, portanto, a permanente tentação

que ameaça os ensaios coordenados por Novaes: reduzir-se a um mero comentário tecido em torno do

problema da censura. Adauto não arrisca diminuir o valor deste tipo de “denúncia”, mas reconhece que

isto não basta para assegurar a fecundidade da “reflexão teórica”. Esta reflexão, portanto, se pretende ser

fecunda, deve desvendar não apenas as relações objetivas entretecidas entre as obras artísticas e a censura,

em termos do que nelas foi autoritariamente silenciado, mas, e sobretudo, em termos de sua cumplicidade

com a própria repressão, isto é, a celebração, naquelas obras, duma homogeneidade total ou parcial para

com  o  que  Adauto  denomina  “cultura nacional popular”, expressão dos “interesses da burguesia

nacional”, destinada a ocultar uma verdade fundamental: a de que, em virtude da “unidade orgânica e

contraditória de todos os aspectos da cultura” (o que nos lembra a definição de democracia de Marilena

33



Wagner de Souza
Chauí), “a verdade tem caráter de classe”. E, portanto, a burguesia nacionalista, ao proclamar seu ideal

de cultura nacional popular, consagra nele  sua própria sobrevivência e  perpetuação como classe em

prejuízo de toda a realidade cultural que nele foi convocada. A análise coordenada por Novaes em “Anos

70”, deixou entrever, aqui e ali, um esboço de resistência a este estado de coisas. Essa resistência, todavia,

ou não tem um caráter sistemático, rigoroso, ou, quando o tem, manifesta-o sob o signo da conciliação

nacionalista, em termo precisamente do populismo burguês da qual é cúmplice.

Em realidade, e recordemos aqui, desbaratada a quimera da luta armada, formalmente extinto o

sonho do levante  proletário,  a  consciência  revolucionária  terminou  por  transmudar-se  em angústia  e

niilismo. Um tácito anseio por torpor e esquecimento infiltrou-se, paulatinamente, e sobretudo a partir de

1972, em meio à  intelligentsia  brasileira. Foi este estado de espírito que a precipitou, numa verdadeira

racionalização freudiana, na fuga desabalada para  Os Jardins de Epicuro, ou naquilo que no periódico

carioca O Fluminense4 um anônimo articulista denominava  subjetivismo, onde, nos anos  70,  se

prodigalizava toda uma verdadeira orgia paradoxal de consumismo, de baixo misticismo, de furor venéreo

irreprimível e de transportes psicodélicos. Neste pormenor, anota o prof. Olavo de Carvalho:

“Nesse  quadro,  o  afluxo  de  discípulos  ao  jardim de  Epicuro  foi  um desses  casos  de evasão

generalizada, típicos das épocas de refluxo dos grandes ideais sociais: “A fuga dos intelectuais para a

solidão do ermo – escreveu Jakob Burckhardt – é a marca das épocas em que o mundo cai: orbis ruit”

O diagnóstico de Adauto Novaes, em Anos 70, mostrando os riscos que ameaçavam esterilizar a

contracultura, assediada pela tentação conciliatória do suposto nacional- populismo burguês, fecundou-

lhe o curso dos trabalhos posteriores que dirigiu à frente do Núcleo de Estudos e Pesquisas da Funarte.

Em 1982, foi a vez de “O Nacional e o Popular na Cultura Brasileira”, que reuniu ensaios de

acerca  de  distintos  setores  da  atividade  cultural  brasileira:  cinema,  theatro,  música,  literatura, artes

plásticas. Contou também com a participação da própria Marilena Chauí.

Novaes, coordenando o trabalho de diversos autores, volta aqui a refletir sobre as relações

contraditórias entre cultura e vida política no Brasil, sublinhando a inércia duma tradição intelectual que,

atribuindo unicamente ao Estado o poder de pôr em marcha a História, relega o intelectual à humilhante

alternativa de submeter-se a este poder ou recolher-se a uma posição marginal, na qual seu papel na vida

social, proscrita pelo Estado, virtualmente não existe.

4O Fluminense (RJ), 6/7 de janeiro de 1980, Caderno “Encontro” p.12: “Muita gente, parece, não percebeu que “a tempestade”

setentista de que fala Adauto Novaes desabou ligada, no plano do subjetivismo (!) teórico, ao velho divã do bem-intencionado

(conquanto de boas intenções...) Sigmund Freud, que acabou tornando-se o Otto Hahn da tão decantada Psicanálise. No sentido,

em claro e bom som, figurado; tanto mais porque o Avô Torto da Bomba Atômica (o pai: Oppenheimer) partiu do objetivo e

Freud do subjetivo. E nada neste mundo, como em outros mundos que possam existir, se assenta no subjetivo. Nem mesmo a

arte... é fruto da subjetividade”

34



Wagner de Souza
Para aquela tradição intelectual, portanto, ao menos segundo Novaes e seus colaboradores, não há

e nem pode haver uma expressão cultural pessoal e autêntica fora dos ditames do discurso oficial, onde

deve predominar a platitude duma “síntese de particularidade e universalidade”. Concepção, nas palavras

de Novaes, francamente delirante, posto que o Estado jamais renunciará à sua pretensão de nume tutelar

universal não só da vida social, mas também do próprio indivíduo e, portanto, de sua realização. É no

Estado, ao menos idealmente, e jamais fora dele, que qualquer particularidade ou diferença cultural se

legitima e pode ter alguma aspiração universal. Novaes vê nisto uma ressurreição do “Espírito Absoluto”

de  Hegel,  portanto,  daquilo  que  chama  teologia  laicizada,  e  arremata:  “Povo  e  nação  tornam-se

momentos objetivos ou símbolos duma idéia”.

No âmago desta tradição cultural, portanto, cada intelectual se vê reduzido à condição de

intérprete, preposto da razão de Estado, obtida, segundo Novaes, a partir duma dissociação irremediável

entre “sujeito e objeto, consciência e coisas, representação e fatos, o saber e o fazer”, a partir da qual se

despedaça a vida social e política. É aquela razão de Estado que, portanto, está na origem dos inumeráveis

planos de Cultura Nacional Popular, sementeira desde a qual se forjaria, a um só tempo, uma suposta

unidade e identidade cultural que, consigo, carrearia a legitimidade do Estado enquanto tal. E é neste ponto

que Novaes se permite definir o que entende por nacional-popular:

“ Expressão de um “ideal” sem realidade objetiva que só existe empiricamente enquanto “sentido

de  discurso”,  o  nacional-popular  é  essa  unidade  que  destrói  as diferenças culturais e impede a

identificação do indivíduo à sua classe, raça e etnia”

A situação paradoxal em que estavam colocados o próprio Novaes e os intelectuais coordenados

em seu projeto não lhe escapava,  afinal,  o que esperar dum projeto de pesquisas acerca do nacional-

popular realizado às expensas do próprio Estado? Como fugir a este embaraço? A resposta dada por

Novaes: resistir heroicamente à tentação de definir a cultura nacional-popular nos termos mesmos em que

ela se formula. Desde que, pondera Novaes, o nacional-popular só reconhece o outro à medida em que

pode aboli- lo, reduzindo-o a um símbolo, à expressão duma unidade transcendente que o devora; desde

que toda e qualquer identidade cultural autêntica, no mesmo instante em que é convocada a tomar parte e

encontrar seu lugar no concerto da cultura, se atenua na homogeneidade do nacional-popular; desde que o

desejo, substância íntima que anima uma cultura e que nele fecunda “a música, a paisagem, o cheiro, a

cozinha, os sonhos”, se transvia da realidade em que se origina para gravitar a órbita abstrata da razão

dum Estado nacional; desde que se verifiquem coisas como estas, não resta a um trabalho de pesquisa

senão renunciar aos termos do próprio discurso acadêmico oficial, ao jargão da própria razão de Estado e

da cultura nacional-popular, para dar voz à multiplicidade das identidades culturais, ao  outro  e, neste

último, ao desejo.

35



Wagner de Souza
A aparição do desejo em sua oposição ao racionalismo da cultura nacional-popular, condicionará,

doravante,  todo  o  percurso  da  reflexão  dos  projetos  coordenados  por  Adauto  Novaes  e,  em  seus

inevitáveis desdobramentos teóricos, desembocará nas Conferências do Ciclo de Ética do MASP.

Em julho de 1985, e prolongando-se até dezembro, Novaes empreende, no Salão de Conferências

do Palácio da Cultura (atual edifício Palácio Gustavo Capanema) o seu Iº curso livre, Cultura Brasileira –

Tradição/Contradição.  O curso abrangia cerca de 18 temas, e contava com nomes como os de Gerd

Bornhein, José Arthur Giannotti, Alfredo Bosi, Roberto Schwarz, Ferreira Goulart, José Miguel Wisnik, a

já citada Marilena Chauí e... sim, José Américo Motta Pessanha. Em nota publicada em julho de 19855,

Novaes detalhava a ambição que presidira a concepção de seus cursos livres:

“Os cursos livres – que começam com “Cultura Brasileira, Tradição/Contradição” – buscam o

conhecimento  das  diferentes  correntes  do  pensamento  contemporâneo,  abrindo  mais  um  espaço  à

interrogação nos domínios da cultura e da arte. Assim, a vontade singular e as múltiplas manifestações

culturais poderão ser reveladas, em contraposição às regras de uma razão conservadora”

Não é  preciso  nenhum esforço  para  aperceber-se da  perfeita  continuidade  entre  as  pretensões

esboçadas nestes cursos livres e o que já estava em plena gestação desde o pioneiro  Anos 70. Novaes

almejava,  com este  Iº  curso  livre,  promover  uma “reflexão  sobre  momentos  importantes  da  cultura

brasileira,  considerada sob dois aspectos: o da continuidade e o da ruptura dessa continuidade”.  À

medida  que  o  lastro  da  tradição  é  pasto para  todas  as  concepções  reacionárias,  os  colaboradores  de

Novaes,  aqui, numa estudada prestidigitação retórica,  esforçam-se por encontrar todos os matizes por

meio dos quais o conceito pode coincidir com a idéia de ruptura. Tarefa inglória, mas factível, desde que,

como pretendiam, se renuncie aos modelos consagrados de reflexão. Esta ruptura, fiel apenas a si mesma,

incide indiferentemente sobre o passado e presente. Desde que conveniente, tanto a tradição moderna (e

mesmo  pós-moderna)  quanto  a  tradição  clássica  podem  ambas  ser  alternativamente  exaltadas  ou

depreciadas; mesmo seu arremedo, sua contrafação na cultura de massa pode ser vista como apoteose da

tradição à medida que faz da originalidade apenas um valor entre outros, sem qualquer privilégio; para

José Américo Motta Pessanha, que integrava a trupe dos palestrantes desse Iº Curso Livre, para citar

apenas um exemplo, a ruptura cultural exprime o mais alto grau da racionalidade, à medida que é signo

duma dessacralização que reduz o intemporal ao temporal, a razão clássica à razão histórica, o racional ao

razoável, o apodítico ao retórico,  sempre  “aberto  e  retificável”.  Colocado  nestes  termos,  qualquer

conceito  de  racionalidade,  em  sua  abertura  e  permanente  retificação,  termina  por  confinar  com  as

fronteiras sempre transgressoras e retificadoras do desejo, da paixão.

Na senda aberta por este Iº Curso Livre, Adauto Novaes, em setembro de 1986, promoveu  Os

5Jornal do Dia (MT), 27 de julho 1985, p.11

36



Wagner de Souza
Sentidos da Paixão. Como o vimos, foi neste mesmo ano que, no volume “E agora  PT?”, Marilena

Chauí lançava, em face dos reiterados desastres eleitores do PT, um chamado à reflexão acerca daquilo

que na, por e com a democracia torna pensável o socialismo para além do autoritarismo. A resposta do

Núcleo de Pesquisas da Funarte, que estava em seu encalço desde os fins dos anos 70, resumia-se agora

numa singela palavra; a paixão.

Estamos a três passos das Conferências do MASP, o primeiro dos quais é dado por este novo curso

livre coordenado por Adauto Novaes. Precavendo-se contra qualquer alegação de veleidade intelectual ao

debruçar-se sobre este tema, Novaes avança a hipótese de que  a  paixão  não  pode  ser  preterida  na

afirmação  da  liberdade.  Segundo  ele,  no  modelo  clássico  do  conhecimento  só  se  reconhece  ao

“pensamento  objetivo”  o  papel  de  sujeito  cognitivo,  relegando  o  “sujeito  da  paixão”  à  condição

subalterna de “fonte de prazer e angústia, alegria e tristeza”. Era, pois, contra este desprezo por tudo

quanto dizia respeito à paixão que seu novo curso se insurgia. E, para fazer frente a esse desprezo, era

preciso justificar-se, era preciso, mais uma vez, dar as razões pelas quais um curso livre, patrocinado por

um órgão de Estado com dinheiro público, elegera a paixão como tema central.

Segundo Novaes, o interesse pelo tema da paixão assenta ao menos sobre três justificativas:

1) O preconceito intelectualista que opõe a razão à paixão esterilizou o próprio trabalho reflexivo

numa rotina  genérica  e  banal,  que  não  cessa  de  destilar  um resíduo igualmente tóxico: o

irracionalismo, entendido como efeito da hipertrofia do racional.  Na raiz desta deformação,

segundo o espírito de Os Sentidos da Paixão, está a segregação entre o pensamento (ou a idéia)

e o corpo, entre a consciência e o inconsciente. Para possibilitar o trabalho do pensamento por

meio da paixão, o projeto de Novaes elege Espinoza como nume tutelar, citando-lhe um célebre

trecho: “Nem o corpo pode determinar o espírito a pensar, nem o espírito pode determinar o

corpo ao movimento, ao repouso ou a qualquer outra coisa”. Competia, portanto, ao projeto de

Novaes não só a crítica ao intelectualismo, mas  a  convocação,  na  história  da  arte  e  do

pensamento,  duma  galeria  de  vultos  representativos  da  paixão  suscetíveis  de  ilustrar  esta

unidade entre pensamento e paixão, entre o corpo e a idéia e, como já o dissemos, entre a

consciência e o inconsciente. Esta opção pela unidade entre razão e paixão, portanto, representa

uma grande conquista nos domínios da reflexão,  sobretudo da reflexão política, e  justifica

assim qualquer projeto destinado a promovê-la.

2) Segundo Novaes, “A paixão é o campo das nossas ações cotidianas” e, em virtude disto, dela

temos uma experiência um tanto vaga e nebulosa. A par disso, a inércia  da tradição

intelectualista, que se transfunde nos meios de comunicação de massa, seqüestra a experiência

pessoal  da  paixão,  caracterizada  por  sua ferocidade  em face dos  obstáculos  e  pela  própria

37



Wagner de Souza
existência destes obstáculos, para vertê-la na moldura uniforme e inofensiva dos estereótipos,

onde ela se deixa domesticar e etiquetar a preço fixo, única condição para seu acesso. Castradas

em sua própria ferocidade em face de obstáculos que já não mais existem fora do sujeito, no

horizonte da vida social, as paixões virtualmente desaparecem no indivíduo, desintegrando-o ao

deixar-lhe a sós com o encargo de impor-se a si mesmo limites  num mundo de onde foram

banidos todos os limites. Ora, em face deste mundo e deste indivíduo justifica-se plenamente

um projeto como o de Novaes.

3) Desde que, em filosofia ou ciência política, estão banidas quaisquer veleidades inspiradas pelo

“sujeito da paixão”, sob a alegação de que é na história, e somente na racionalidade intrínseca

de  seu  desenvolvimento,  que  se decidem os  destinos  humanos,  a  procura  por  este  mesmo

sujeito,  em face  daquilo  que  Novaes  chama  “a  crise  dos  grandes  modelos  explicativos e

políticos” se impõe como um “dado novo” suscetível de ser objeto de interesse.

A descoberta do “sujeito da paixão” no itinerário dos projetos e cursos de Adauto Novaes,

percebe-se, deixa-nos nos umbrais das questões éticas que, em breve, hão de conduzir- nos ao Ciclo de

Conferências do MASP.

Este périplo, todavia, não pode ser percorrido sem antes considerar que, na unidade entre  a

consciência e o inconsciente, entre a idéia e a paixão, entre o pensamento e o corpo, estão os sentidos. E é

impossível conceber qualquer projeto de domesticação das paixões que, em seu bojo, não encerre também

a ambição preliminar de subjugar os sentidos. Novaes nos lembra que, segundo Lévi-Strauss, os sentidos

tornaram-se objetos dum “trágico esquecimento”6: foram relegados, no triunfo do racionalismo moderno,

à condição de órgãos das “qualidades secundárias” do real, daqueles aspectos que menos ou nada dizem

das próprias coisas e mais de nossa própria subjetividade, portanto, de nossas  paixões  e  desejos. Com

efeito, só aquilo que o intelecto descobre é verdadeiro, sendo tudo o mais, entrevisto pelos sentidos e

conformado pelas paixões, contraditório, falso, ilusório.

Sem, portanto, a consideração deste aspecto sensorial,  a pretensão de reabilitar  Os Sentidos da

Paixão permaneceria incompleta e fadada ao fracasso. É, então, que, em 19877, ainda à frente do Núcleo

de Pesquisas da Funarte, Adauto Novaes abre seu mais recente curso livre: O Olhar, segundo dos três

passos ruma às Conferências do MASP. A premissa subjacente a todo o curso estabelece que a realidade,

em última instância “é o domínio do impreciso, das sombras e das coisas ocultas”, de cuja ambigüidade

essencial nos dão conta os sentidos na origem das paixões e do desejo, e contra o qual se ergue o vulto do

racionalismo científico na pretensão de inscrevê-lo nos limites duma ordem metodicamente traçada e pré-

6C., Lévi-Strauss, Mito e significado, Lisboa, Edições 70, p.18.

7Jornal do Brasil, 28 setembro 1987, Caderno B, p.10

38



Wagner de Souza
concebida. No domínio ambíguo da realidade, segundo Novaes e seus colaboradores, é o olhar, dentre

todos os sentidos, aquele sobre o qual recai  os furores da tirania racionalista, sobretudo porque,

governado pelas paixões, o olhar “nos  faz adquirir mais conhecimentos, nos faz descobrir mais

diferenças”; porque, exaltado na cultura moderna (a contracultura) o olhar concentra em si “a inteligência

e as paixões”. E Novaes conclui, citando Jean Starobinski8:

“Quando  conseguimos  desvendar  os  olhos,  reconhecemos:  “a  vontade  de  delimitar,  de

geometrizar, de fixar relações estáveis não se impõe sem uma violência suplementar sobre a experiência

natural do olhar””

Em outras palavras: a verdadeira experiência do olhar redunda na descoberta dum mundo

inacessível a uma ordem imposta pela violência quer política,  quer intelectual.  Donde o objetivo das

conferências que integravam o curso  O Olhar: desvendar o invisível para além do convencionalmente

visível, o sensível para além do puramente material. E é neste ponto que, segundo Novaes, a  teoria  se

converte em contemplação, atribuindo a cada especulação o alcance quase místico duma revelação.

E eis o ponto nevrálgico que, doravante, conformará o debate intelectual deflagrado nas esquerdas

nacionais desde os fins dos anos 70: à medida em que a reflexão adquire o caráter dum sacramento,

facultando  o  acesso  aos  mistérios  inacessíveis  da  realidade  e  à  “plenitude  invisível  dum  mundo

imperfeito”, como o diria Novaes, o teórico da USP, o “intelectual orgânico” converte-se ele mesmo num

sacerdote, num pontífice, sem o qual  a  ordem visível,  violentada  pelas  pretensões  dum racionalismo

estrito, degenera em tirania, subjugando o desejo e as paixões. É surpreendente ver aqui como estamos no

limiar daquilo que o prof. Olavo de Carvalho, em O Jardim das Aflições, se esforçou por mostrar como

um dos paradoxos mais notáveis das Conferências do MASP, em geral, e daquela pronunciada por Motta

Pessanha, em particular: a conciliação imprevista entre evasionismo místico-filosófico e ativismo político,

entre ocultismo e revolução, ou, para usar uma expressão toda sua, entre Nova Era e Revolução Cultural.

Alforriar o olhar da tirania racionalista a fim de que forneça às paixões, ao desejo, a substância

dum mundo onde, sublimado pelo próprio desejo e pelas paixões, o percebido, o sensível, é virtualmente

idêntico ao cognoscível,  à  verdade das coisas, é  uma  operação  alquímica que Novaes vai buscar a

ninguém menos que Giordano Bruno, num dos muitos livros obscuros que escreveu, Heróicos Furores (e

que já Epicuro pretendia realizar através de seu tetrafármacon). Em realidade, o próprio Adauto Novaes

esclarece que é com base em Giordano Bruno e em Heróicos Furores  que traçou os três passos que o

levaram às Conferências do MASP:

“Assim, seguindo o percurso proposto por Giordano, tivemos Os Sentidos da Paixão e O Olhar.

Retomemos a caminhada com O Desejo”

8 J. Starobinski, L’oeil vivant, Paris, Gallimard, 1961, p. 12.

39



Wagner de Souza
Foi, enfim, em março de 1989, que este terceiro passo rumo às Conferências do MASP foi dado: O

Desejo. Era a culminação dum programa cujas etapas ninguém melhor que Novaes poderia definir:

“Primeiro foram as paixões – ou a origem e natureza dos sentimentos, os prazeres do corpo, a

força, a prudência e as perturbações da alma; depois foi a vez do olhar  – uma incursão no mundo da

razão e a crítica à evidência imediata e primeira como verdade: através do olhar de sobrevôo, do olhar

delirante, dos fantasmas ou espectros, da alucinação, etc., pudemos pensar a constituição do político, da

cultura, da arte, do poder...”9

Os horizontes  ilimitados  que  o olhar  pode descobrir  no real  (o  conhecimento)  e  o  continente

igualmente infinito que as paixões podem nele circunscrever (os sentimentos), enquanto tais, revogam

uma ao outro. Invocando a Giordano Bruno, Novaes repete-lhe a  conclusão de  que  duas  realidades

simetricamente infinitas se neutralizam em sua inesgotável possibilidade. E que, portanto, a realização de

uma pressupõe a da outra. Em outras palavras: sem que o olhar se converta em ato de ver, perfazendo-se

sobre um objeto, nem o conhecimento que ele delimita, nem a paixão que circunscreve poderiam adquirir

alguma consistência real. Giordano Bruno, porém, observa, e Novaes o acompanha, que nenhum objeto

finito poderia dar plena satisfação a uma potência infinita, tais como o olhar (conhecimento) e as paixões

(sentimento). É preciso que entre estas e as coisas intervenha a transitividade duma terceira potência que

transforme, num movimento infinito, a possibilidade do olhar em ato de ver e que, em seguida, neste

mesmo ato, transforme a possibilidade do sentir em paixão efetiva. E esta potência é o desejo. E Novaes

pontifica:

“Foi nesse sentido que muitos pensadores definiram o desejo como a essência do homem, seu

sentimento primordial”

Definir o desejo como a essência da natureza humana, converte-o imediatamente no fundamento

da própria noção de liberdade, num insolúvel círculo vicioso: sou livre porque o desejo ser, mas só o

desejo porque sou livre...  Mas sua elevação à condição de fundamento da natureza humana tem pelo

menos o mérito de permitir-nos combater não só a repressão, mas também a própria negação do desejo na

autenticidade de sua expressão, na posição que deve legitimamente ocupar em nossa vida. Daí decorre

que nunca consintamos em barganhar o prazer e a sensualidade pela simples força obscena; que jamais

concordemos em permutar a satisfação da liberdade pelo simulacro da democracia e da representação.

Do mesmo modo, é desde o desejo, concebido como essência do homem, que devemos rechaçar

todos  os  esforços  modernos  que  pretendem  reduzi-lo  a  um  punhado  de  experiência estereotipadas,

destinadas a substituí-lo na gestão institucional da vida social, reduzindo-o a uma caricatura de si mesmo,

como ocorre, por exemplo, nos  mass media. O traço característico do desejo, recorda Novaes ao citar

9Jornal do Brasil (RJ) 26/02/1989, Caderno B, p. 4

40



Wagner de Souza
Léon  Robin,  é  sua  insaciabilidade,  onde  precisamente  repousa  o  fato  de  que  ele  não  admite  uma

representação adequada, nem por imagens, nem por palavras. Daí que sua gestão midiática não leve senão

ao convencionalismo, à angústia e ao desespero.

E é aqui  que Epicuro é chamado a comparecer,  preparando seu advento triunfal  nas iminente

Conferências do MASP. Novaes cita-lhe as palavras:

“Entre os desejos, uns são naturais e necessários, outros naturais e não necessários, e

outros nem naturais e nem necessários, são feitos de opiniões vãs”

É, portanto, contra o império dos desejos determinados por vãs opiniões, situados aquém ou além

dos limites naturais e necessários, e que degeneram no extravagante, no frivolamente requintado, mas

também no delírio e no medo, que é preciso exaltar a virgindade, a pureza do desejo: única via rumo ao

supremo bem de Epicuro que não sabia conceber bem se dele fossem afastados “os prazeres do gosto, os

prazeres do amor, os prazeres do ouvido e as emoções agradáveis que causam à vista uma bela forma”.

Esta, pois, lançado o convite às Delícias do Jardim…

***

Bem...  como o dissemos,  a  causa próxima que determinou o aparecimento  de  O Jardim das

Aflições, isto é, o ciclo de conferências sobre Ética do MASP e, em especial, a conferência pronunciada

por  Motta  Pessanha,  constitui,  por  assim dizer,  a  tela  desde  a  qual  Olavo de  Carvalho  empreendeu

encontrar a vasta moldura de suas íntimas e inconfessadas motivações: sim, porque é nisto que consiste O

Jardim das Aflições, um imenso e heróico périplo pela cartografia da história cultural de nossa civilização

em demanda das derradeiras fontes a que Pessanha,  em particular,  e todo o ciclo de conferências do

MASP, em geral, recorreu naquela operação teúrgica com que convertia as mais ignóbeis intenções, as

mais sórdidas pretensões inconfessas, na mística cândida e intoxicante dum novo credo, que tanto mais

fascina quanto menos é compreendido. Porque Pessanha e seus amigos, coordenados por Adauto Novaes,

no esforço premeditado de cretinizar seu ouvinte, fixando-o “num estado de apatetada passividade ante o

fluxo de sugestões”, hipnotizando-o de modo a “arrastá-lo delicadamente pela argola do nariz até uma

conclusão que ele já não estaria mais em condições de julgar e à qual se curvaria com um sorriso de

felicidade idiota e um mugido voluptuoso”, convocou para isto os “reforços de eras pretéritas”, o prof.

Olavo, antes de contestá-lo, julgou prudente desvendá-lo, avançando e recuando, em suas investigações,

desde a mais longínqua antiguidade até a ribalta da política contemporânea. E eis aí o périplo em que

consiste O Jardim das Aflições e que, como o disse Olavo, “constitui duas quintas partes” de todo o seu

conteúdo.

Apenas em 1992, com a súbita consagração da palavra Ética no debate público brasileiro, atinou

41



Wagner de Souza
Olavo de Carvalho com a verdadeira significação das conferências do MASP onde houvera pontificado

Pessanha e seus amigos. Em face da clamorosa “Campanha pela Ética na Política”, e dos eventos que lhe

sucederam e que culminaram na renúncia e impeachment do presidente Fernando Collor de Mello, o prof.

Olavo pode ver,  em perspectiva,  o que de fato presidiu a realização das conferências  que se tinham

realizado no MASP: tratava-se, como então lhe pareceu, do berço intelectual onde nascera a bombástica

“Campanha”, berço que, “de amplo movimento de conscientização moral, empenhado em desarraigar de

nossa mentalidade política  alguns vícios  seculares,  foi  estreitando cada vez mais seus objetivos, até

concentrá-los num alvo único e imediato: a retirada do sr. Fernando Collor de Mello da Presidência da

República”, em benefício, está bem claro, da ascensão da esquerda que se vinha esboçando desde 1985 e

em cujo centro estavam as pretensões hegemônicas do Partido dos Trabalhadores.

Todavia, a desproporção entre o vasto capital intelectual mobilizado nas conferências do MASP,

que abrangia fronteiras que iam desde o evasionismo de Epicuro e os trágicos gregos até as questões

éticas suscitadas pelo advento dos modernos  mass-media, e o tacanho propósito de destituir um mero

presidente da República, sugeriu à sagacidade do prof. Olavo de Carvalho que, sob a aparência de tal

desproporção, quiçá se ocultasse, em suas palavras, “um princípio explicativo” que os abrangesse, um e

outro, como signos de  causas  mais  remotas  e  mais  insidiosas,  sob  a  égide  das  quais  se  ocultava  a

verdadeira significação de ambos. E assim se exprime o prof. Olavo: “Um evento de porte bem modesto

pode tornar-se assim elucidativo do movimento maior da história, quando nele se cruzam de maneira

identificável as forças que se agitam à superfície do dia e aquelas que vêm, num esgueirar soturno, desde

o fundo dos séculos”. Ao elucidar aquele princípio explicativo, O Jardim das Aflições, no afã de revelar o

fundo torvo e obscuro que jazia sob as conferências do MASP, termina por patentear, por contraste, todas

aquelas idéias e verdades perenes que a aparente frivolidade dos acontecimentos, então, encobria: “Essas

idéias são a origem primeira e a meta do trabalho, que somente pelo valor ou desvalor delas admite ser

julgado, e não pela importância muita ou pouca dos fatos, locais e momentâneos, que deram ocasião e

pretexto ao seu aparecimento”; eis a substância derradeira de O Jardim das Aflições, a cuja leitura atenta

remetemos o ouvinte.

Evento do Instituto Brasil pela Liberdade  

42

https://www.facebook.com/institutobrasilpelaliberdade


Caderno
Variedades
Caderno
Variedades

Neste caderno encontrarão sugestões culturais. Dicas de
filmes, livros, poemas, música.

Edição realizada por Munique Costa 

43



Sinopse 
 A historia se passa na Alemanha, tendo inicio em 1986. 
Monster aborda a situação político-social da Alemanha daquela época, mesclando temas como experiências
nazistas, busca pelo poder, marcas de guerra, unificação alemã e orfanatos misteriosos que realizavam
experimentos bizarros.

Disponível na Netflix

 

Dica de Animes

Monster

44



SIGA NOSSAS
REDES SOCIAIS!

Canal whatsapp Revista Conhecimento & Cidadania

revistaconhecimentocidadania@gmail.com

@revistaconhecimentocidadania

@revistaconhecimentocidadania

@RevConhecimento

https://www.vakinha.com.br/4961006

@RevistaConhecimentoCidadania

Revista Conhecimento & Cidadania

www.revistaconhecimentoecidadania.com

https://whatsapp.com/channel/0029Va5udPu5kg7DsNAPwQ0N
https://www.instagram.com/revistaconhecimentocidadania/
https://www.facebook.com/revistaconhecimentocidadania
https://x.com/RevConhecimento
https://www.vakinha.com.br/4961006
https://www.youtube.com/@RevistaConhecimentoCidadania
https://t.me/revistaconhecimentoecidadania
https://www.revistaconhecimentoecidadania.com/



	Getsêmani
	A prensa que nos traz a paz

